
Rre». Come sappiamo, la parola «fine» in italiano può 
essere tanto femminile quanto maschile.
	 La fine indica la conclusione di una strada, di un 
itinerario, di un libro, di un essere nel tempo (la fine 
della vita), e così via. Il fine indica invece uno sco-
po, una meta verso cui si è incamminati fino al suo 
compimento (il fine della vita). L’uomo teleios è così 
l’uomo maturo, che ha fatto un suo percorso mirato 
avendo un obbiettivo.
	 Questi due significati si possono sovrapporre. Si 
pensi al tetelestai di Gv 19,28.30, dove convivono 
il banale «è finita» e il teologico «è compiuto». La 
morte come compimento del mistero della propria 
vita e della propria persona.
	 I discepoli sono chiamati a essere teleioi, non tan-
to perché impeccabili o non più soggetti a combatti-
mento spirituale, ma come persone che fanno tutto 
fino in fondo, che cercano la propria maturità e la 
propria compiutezza, dando in tal modo all’aggetti-
vo un senso dinamico. Essi devono sempre tendere a 
essere come il Padre, la cui perfezione è nell’amore, 
nella compassione e nella misericordia.
	 Nessuno può «meritare» questo amore, gratuito 
per definizione e che, come un fenomeno atmosfe-
rico, viene dal cielo investendo tutti senza distinzio-
ne. Gesù propone dunque autorevolmente un’etica 
teologale, fondata sull’essere e sull’agire del Padre, 
estranea alla logica della reciprocità e del contrac-
cambio. Essa è, in certo modo, ricompensa a sé stes-
sa, perché oltre che al compimento della Torah, con-
duce al compimento dell’uomo.
	 Riprendendo ora il testo da 5,17, si vede come 
esso sia strutturato con una certa abilità letteraria. I 
vv. 17-20 fungono da dichiarazione programmatica 
d’apertura; seguono sei «eccedenze» della Torah che 
non è sciolta o svuotata o abolita, ma esemplificata 
fino al suo fondamento ultimo. Di ogni articolo di 
questa legge si dice cioè da dove nasca e dove condu-
ca come in un crescendo, che culmina nell’esortazio-
ne alla compiutezza dei discepoli e della stessa Torah 
al v. 48.

pla Parola in cammino
Stefania Monti

VII domenica  
del tempo ordinario
Lv 19,1-2.17-18; Sal 103 (102); 1Cor 3,16-23; Mt 5,38-48

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 8	 2020

PERFETTI

	 «Se qualcuno ha accecato l’occhio di un uomo 
libero (a-wilum), gli si accecherà l’occhio. Se ha spez-
zato l’osso di un uomo libero, gli si spezzerà l’osso» 
(Codice di Hammurabi 196-197): questa è forse la più 
antica attestazione scritta della legge del taglione. 
Hammurabi raccoglie leggi civili e penali senza un 
ordine per noi riconoscibile, ma dividendole in arti-
coli e distinguendo tra uomini liberi e schiavi, donne, 
sacerdoti e sacerdotesse, proprietari. Lo scopo pare 
sia quello di costruire una società con equilibri inter-
ni riconoscibili e governabili. Nel caso specifico del 
taglione, si tratta di una società in cui non si vuole 
praticare la libera vendetta, ma si segue il criterio di 
un risarcimento pari al danno.
	 I redattori del Primo Testamento sanno ricono-
scere nelle esperienze culturali altrui, sia giuridiche 
sia religiose – anche pagane – esperienze valide, 
quindi condivisibili, perciò le assumono con gli op-
portuni adattamenti. Il diritto ebraico per esempio 
è ben consapevole che non si trae alcun vantaggio 
colpendo l’occhio corrispondente a quello danneg-
giato, stabilisce perciò risarcimenti pecuniari pro-
porzionati.
	 Nella sua rilettura della Torah Gesù rivede anche 
questa norma di pura giustizia retributiva, benché 
contenesse già un elemento di benevolenza. La su-
periore giustizia del discepolo, quella di cui si trova 
un’eco anche al v. 47 con un probabile procedimen-
to di inclusione («che cosa fate di straordinario», gr. 
perisson, come al v. 20 «se la vostra giustizia non su-
pererà», gr. perisseuse), riguarda il caso di pignora-
mento (v. 40), di prestazioni coatte al confine dell’an-
gheria (v. 41), di violenza economica (v. 42).
	 L’eccedenza cristiana è soprattutto nell’amare i 
nemici e supera la disposizione tradizionale di «ama-
re gli amici senza essere tenuti ad amare i nemici».
	 In realtà la chiave di lettura di tutto è nel v. 48: 
«Siate perfetti (teleioi) come è perfetto (teleios) il Padre 
vostro celeste». Parrebbe un’impossibile imitatio Dei, 
ma è l’aggettivo teleios a esigere una riflessione.
	 Ha relazione con telos, normalmente tradotto 
«fine», e col relativo verbo teleo, «finire», «compie-

Cosimo Rosselli, Tavole della Legge con vitello d’oro, 1481-82. Città del Vaticano, Cappella Sistina.


